Indonesian Journal of Theology

I Vol. 13, No. 2 (Desember 2025): 255-258
E-ISSN: 2339-0751
——WV—= DOL https://doi.org/10.46567/ijt.v13i2.733

BOOK REVIEW

Kim, Grace Ji-Sun. When God Became White: Dismantling
Whiteness for a More Just Christianity. InterVarsity Press,
2024; xv + 153.

Buku When God Became White membingkai bagaimana
kekristenan Barat mengkonstruksi citra Allah sebagai “laki-laki
kulit putih.” Konstruksi ini tidak hanya memengaruhi imajinasi
keagamaan, tetapi juga berkontribusi terhadap pembentukan dan
legitimasi struktur sosial serta relasi kuasa dalam konteks politik
modern. Grace Ji-Sun Kim menelusuri jejak historis dan teologis
dari konstruksi ini, yang menunjukkan bahwa penggambaran
Allah sebagai sosok laki-laki kulit putih tidak bersifat netral,
melainkan telah melanggengkan supremasi rasial dan patriarki
selama berabad-abad.

Buku ini terdiri atas sepuluh bab yang disusun dengan
alur argumentatif yang progresif, mulai dari penelusuran akar-
akar kolonialisme hingga tawaran rekonstruksi teologi yang
berorientasi pada pembebasan. Bab-bab awal menelusuri
bagaimana misi kolonial Barat menjadikan whiteness sebagai
simbol kesucian, sementara ras lain ditempatkan sebagai “gelap,”
“berdosa,” dan “terbelakang.” Dalam bidang seni Kristen Barat,
terutama sejak periode Renaisans hingga era kolonial, Allah,
dalam penggambaran sebagai Deus Pater (Allah Bapa), kerap
divisualisasikan sebagai sosok laki-laki tua berkulit putih,
berjanggut putih, dan berpenampilan megah. Salah satu contoh
paling ikonik adalah The Creation of Adam karya Michelangelo di
Kapel Sistina (abad ke-10), yang merepresentasikan Allah sebagai
figur laki-laki berpostur atletis, berjanggut, dan berkulit terang
khas Eropa. Pola ikonografi semacam ini berperan penting
dalam melanggengkan imajinasi teologis yang mengaitkan
kekudusan dengan ras tertentu, sehingga “whiteness” tampil bukan
sekadar sebagai estetika, melainkan sebagai simbol legitimasi
keagamaan.

Bab-bab selanjutnya mengupas kaitan antara rasisme
teologis, dan patriarki. Kim mengisahkan pengalaman pribadinya
dalam komunitas gereja Korea-Amerika yang diwarnai oleh
kepemimpinan laki-laki dan subordinasi perempuan. Kim


http://u.lipi.go.id/1380233667

Indonesian Journal of Theology 256

kemudian menghubungkan pengalaman tersebut dengan sejarah
teologi Barat yang mengidentifikasi Allah sebagai “Bapa” dan
“Raja,” dua gelar yang meneguhkan hierarki gender dan
menyingkirkan aspek feminin keilahian. Patriarki dalam gereja,
dengan demikian, bukan sekadar fenomena sosial, tetapi ekspresi
dari teologi maskulin yang mengakar dalam pandangan dunia
kolonial.

Dalam bab-bab terakhir, buku ini menawarkan teologi
alternatif: Allah yang non-kulit putith dan non-gendered. Kim
menyerukan reformasi liturgi dan bahasa ibadah yang
membebaskan, serta menekankan pentingnya komunitas yang
inklusif (o#-ri) dan relasionalitas lintas ras dan gender. Dengan
mengangkat konsep-konsep spiritualitas Korea seperti hban
(penderitaan kolektif), jeong (cinta yang melekat), dan chi (energi
kehidupan), Kim menawarkan model teologi baru yang
menggabungkan kebijaksanaan Timur. Teologi ini memulihkan
wajah Allah: bukan penguasa kulit putih, tetapi Roh yang hidup,
hadir, dan berpihak kepada yang tertindas.

Kekuatan utama buku ini terletak pada keberanian Kim
dalam mengungkap hubungan laten antara teologi Barat,
kolonialisme, dan rasisme. Dengan menggunakan pendekatan
interdisipliner, yang mencakup teologi, sejarah, feminisme, dan
studi ras, Kim menelanjangi bagaimana whiteness menguasai cara
berpikir dan beriman banyak orang. Gagasannya sejalan dengan
tradisi Black Theology (James Cone) dan Feminist Theology
(Rosemary Radford Ruether dan Sallie McFague), namun
membawa nuansa baru melalui perspektif Asia-Amerika yang
masih jarang diangkat dalam studi teologi Barat.

Kim menampilkan gaya reflektif sekaligus kritis. Kisah-
kisah autobiografis berfungsi bukan sebagai permak naratif,
melainkan sebagai bukti konkret bagaimana ideologi whiteness
kian membumi dalam teologi. Misalnya, dengan pengalaman
pribadinya sebagai perempuan Korea yang hidup di lingkungan
gereja Amerika, di mana ia kerap menyaksikan peran perempuan
yang dibatasi di gereja imigran Korea. Pendekatan demikian
membuat buku ini tidak hanya akademik tetapi juga eksistensial:
teologi tidak dipahami sebatas abstrak, melainkan mengungkap
dari dalam: melalui tubuh, ingatan, dan spiritualitasnya sendiri.

Namun demikian, buku ini tidak lepas dari keterbatasan.
Pertama, kritik terhadap “whiteness” kadang terjebak dalam
dikotomi biner: putih versus non-putih atau laki-laki versus
perempuan, yang dapat menyederhanakan kompleksitas
identitas. Meskipun Kim menekankan pentingnya solidaritas
lintas ras, narasi tentang “yang putih” kadang tetap dihadirkan
sebagai entitas monolitik, tanpa memperhitungkan keragaman di
antara keduanya. Kedua, meskipun Kim menyerukan reformasi
dalam liturgi, contoh konkret yang ditawarkan relatif terbatas,

Author: Rynaldi Mahardika Situmeang
https://doi.org/10.46567 /ijt.v13i2.733




257 Book Review: When God Becanme White:
Dismantling Whiteness for a More Just Christianity

sehingga pembaca mungkin mengharapkan panduan yang lebih
praktis bagi penerapan teologi non-gender dalam konteks
ibadah.

When God Became White memberikan kontribusi penting
dalam wacana teologi kontemporer, khususnya dalam tiga
bidang: (1) teologi rasial dan pascakolonial, (2) teologi feminis
dan non-biner, dan (3) teologi lintas budaya.

Pertama, dalam ranah teologi rasial, buku ini
melanjutkan  warisan  pemikiran James Cone, dengan
menegaskan bahwa teologi yang tidak menantang rasisme
struktural sejatinya adalah teologi palsu. Kim menafsir ulang
konsep keselamatan bukan sebagai pembebasan dari dosa
individual, melainkan sebagai penyembuhan dari luka kolonial
dan rasial. Dengan demikian, keselamatan bersifat sosial dan
politis, tidak hanya spiritual.

Kedua, kontribusi dalam teologi feminis tampak dari
upaya membongkar kategorisasi gender Allah. Kim mengajak
pembaca untuk melihat Allah melampaui maskulinitas serta
menggali kembali dimensi feminin Allah, seperti Shekinah dan
Sophia. Pendekatan ini tidak berkutat pada feminisasi Allah,
tetapi pada dekonstruksi total terhadap dualisme gender itu
sendiri - menuju Allah yang imanen, relasional, dan dinamis.

Ketiga, melalui pendekatan lintas budaya, buku ini
memperkaya teologi dengan memperkenalkan  konsep
spiritualitas  Asia Timur (ban, ou-ri, jeong, chi). Dengan
menggunakan  nilai-nilai  non-Barat, Kim  menantang
universalitas  teologi Barat dan menampilkan alternatif
epistemologis yang berakar pada pengalaman komunitas
diaspora. Pendekatan ini membuka ruang bagi pembentukan
“teologi dunia ketiga” yang bukan hanya reaktif terhadap Barat,
tetapi sekaligus merekonstruksi teologi yang jamak.

Secara metodologis, buku ini berkontribusi pada apa
yang kita kenal dengan istilah embodied theology, yakni teologi yang
berangkat dari tubuh, pengalaman, dan relasi sosial nyata.
Pendekatan ini menegaskan bahwa pengetahuan teologis tidak
hanya lahir dari teks Alkitab atau literatur-literatur akademik,
melainkan dari pengalaman konkret umat Allah di dunia yang
terpecah oleh ras, gender, dan kekuasaan.

Secara keseluruhan, buku ini menantang pembaca untuk
meninjau kembali bahasa, simbol, serta kebiasaan yang selama
ini dianggap netral. Kim menegaskan bahwa membebaskan
Allah dari warna kulit dan gender bukanlah sekadar perubahan
kosakata, tetapi tindakan yang mengubah cara kita memandang
sesama dan diri sendiri.

Secara akademik, buku ini memadukan analisis kritis dan
pengalaman personal dengan kepekaan spiritual yang tinggi.
Akan tetapi, beberapa argumen teoretis Kim masih memerlukan

Indonesian Journal of Theology, Vol. 13, No. 2



Indonesian Journal of Theology 258

kajian yang lebih sistematis, baik melalui dialog yang lebih ketat
dengan teori ras kritis agar dekonstruksi whiteness tidak berkutat
pada kritik simbolik, melainkan berkelanjutan pada tingkat
struktural. Kendati demikian, nilai utama buku ini tidak terletak
pada kelengkapan teoretisnya, melainkan pada daya gugah
imajinasinya. Kim tidak sekadar menawarkan kritik terhadap
teologi kulit putih, melainkan mengundang pembaca memasuki
bingkai spiritualitas yang baru: iman yang berani merelakan
privilese, memeluk keberagaman, dan mengakui bahwa Allah
hadir, bukan dalam satu warna kulit atau satu gender, melainkan
dalam pluralitas wajah manusia.

Rynaldi Mahardika Situmeang
Sekolah Tinggi Teologi HKBP Pematangsiantar

Author: Rynaldi Mahardika Situmeang
https://doi.org/10.46567 /ijt.v13i2.733




