
     

  
 

 

 

Indonesian Journal of Theology 

Vol. 13, No. 2 (Desember 2025): 255–258 
E-ISSN: 2339-0751 

DOI: https://doi.org/10.46567/ijt.v13i2.733  

 

 
  

 
 

 
 

BOOK REVIEW 
 

Kim, Grace Ji-Sun. When God Became White: Dismantling 
Whiteness for a More Just Christianity. InterVarsity Press, 

2024; xv + 153. 
 

 
Buku When God Became White membingkai bagaimana 

kekristenan Barat mengkonstruksi citra Allah sebagai “laki-laki 
kulit putih.” Konstruksi ini tidak hanya memengaruhi imajinasi 

keagamaan, tetapi juga berkontribusi terhadap pembentukan dan 
legitimasi struktur sosial serta relasi kuasa dalam konteks politik 

modern. Grace Ji-Sun Kim menelusuri jejak historis dan teologis 
dari konstruksi ini, yang menunjukkan bahwa penggambaran 

Allah sebagai sosok laki-laki kulit putih tidak bersifat netral, 
melainkan telah melanggengkan supremasi rasial dan patriarki 

selama berabad-abad. 
Buku ini terdiri atas sepuluh bab yang disusun dengan 

alur argumentatif yang progresif, mulai dari penelusuran akar-
akar kolonialisme hingga tawaran rekonstruksi teologi yang 

berorientasi pada pembebasan. Bab-bab awal menelusuri 
bagaimana misi kolonial Barat menjadikan whiteness sebagai 

simbol kesucian, sementara ras lain ditempatkan sebagai “gelap,” 
“berdosa,” dan “terbelakang.” Dalam bidang seni Kristen Barat, 

terutama sejak periode Renaisans hingga era kolonial, Allah, 
dalam penggambaran sebagai Deus Pater (Allah Bapa), kerap 

divisualisasikan sebagai sosok laki-laki tua berkulit putih, 
berjanggut putih, dan berpenampilan megah. Salah satu contoh 

paling ikonik adalah The Creation of Adam karya Michelangelo di 
Kapel Sistina (abad ke-16), yang merepresentasikan Allah sebagai 

figur laki-laki berpostur atletis, berjanggut, dan berkulit terang 
khas Eropa. Pola ikonografi semacam ini berperan penting 

dalam melanggengkan imajinasi teologis yang mengaitkan 
kekudusan dengan ras tertentu, sehingga “whiteness” tampil bukan 

sekadar sebagai estetika, melainkan sebagai simbol legitimasi 
keagamaan. 

Bab-bab selanjutnya mengupas kaitan antara rasisme 
teologis, dan patriarki. Kim mengisahkan pengalaman pribadinya 

dalam komunitas gereja Korea-Amerika yang diwarnai oleh 
kepemimpinan laki-laki dan subordinasi perempuan. Kim 

http://u.lipi.go.id/1380233667


 

 
Indonesian Journal of Theology  256 

Author: Rynaldi Mahardika Situmeang 
https://doi.org/10.46567/ijt.v13i2.733 

kemudian menghubungkan pengalaman tersebut dengan sejarah 

teologi Barat yang mengidentifikasi Allah sebagai “Bapa” dan 
“Raja,” dua gelar yang meneguhkan hierarki gender dan 

menyingkirkan aspek feminin keilahian. Patriarki dalam gereja, 
dengan demikian, bukan sekadar fenomena sosial, tetapi ekspresi 

dari teologi maskulin yang mengakar dalam pandangan dunia 
kolonial. 

Dalam bab-bab terakhir, buku ini menawarkan teologi 
alternatif: Allah yang non-kulit putih dan non-gendered. Kim 

menyerukan reformasi liturgi dan bahasa ibadah yang 
membebaskan, serta menekankan pentingnya komunitas yang 

inklusif (ou-ri) dan relasionalitas lintas ras dan gender. Dengan 
mengangkat konsep-konsep spiritualitas Korea seperti han 

(penderitaan kolektif), jeong (cinta yang melekat), dan chi (energi 
kehidupan), Kim menawarkan model teologi baru yang 

menggabungkan kebijaksanaan Timur. Teologi ini memulihkan 
wajah Allah: bukan penguasa kulit putih, tetapi Roh yang hidup, 

hadir, dan berpihak kepada yang tertindas. 
Kekuatan utama buku ini terletak pada keberanian Kim 

dalam mengungkap hubungan laten antara teologi Barat, 
kolonialisme, dan rasisme. Dengan menggunakan pendekatan 

interdisipliner, yang mencakup teologi, sejarah, feminisme, dan 
studi ras, Kim menelanjangi bagaimana whiteness menguasai cara 

berpikir dan beriman banyak orang. Gagasannya sejalan dengan 
tradisi Black Theology (James Cone) dan Feminist Theology 

(Rosemary Radford Ruether dan Sallie McFague), namun 
membawa nuansa baru melalui perspektif Asia-Amerika yang 

masih jarang diangkat dalam studi teologi Barat. 
Kim menampilkan gaya reflektif sekaligus kritis. Kisah-

kisah autobiografis berfungsi bukan sebagai permak naratif, 
melainkan sebagai bukti konkret bagaimana ideologi whiteness 

kian membumi dalam teologi. Misalnya, dengan pengalaman 
pribadinya sebagai perempuan Korea yang hidup di lingkungan 

gereja Amerika, di mana ia kerap menyaksikan peran perempuan 
yang dibatasi di gereja imigran Korea. Pendekatan demikian 

membuat buku ini tidak hanya akademik tetapi juga eksistensial: 
teologi tidak dipahami sebatas abstrak, melainkan mengungkap 

dari dalam: melalui tubuh, ingatan, dan spiritualitasnya sendiri. 
Namun demikian, buku ini tidak lepas dari keterbatasan. 

Pertama, kritik terhadap “whiteness” kadang terjebak dalam 
dikotomi biner: putih versus non-putih atau laki-laki versus 

perempuan, yang dapat menyederhanakan kompleksitas 
identitas. Meskipun Kim menekankan pentingnya solidaritas 

lintas ras, narasi tentang “yang putih” kadang tetap dihadirkan 
sebagai entitas monolitik, tanpa memperhitungkan keragaman di 

antara keduanya. Kedua, meskipun Kim menyerukan reformasi 
dalam liturgi, contoh konkret yang ditawarkan relatif terbatas, 



 

 
257                      Book Review: When God Became White: 

Dismantling Whiteness for a More Just Christianity 

Indonesian Journal of Theology, Vol. 13, No. 2 

sehingga pembaca mungkin mengharapkan panduan yang lebih 

praktis bagi penerapan teologi non-gender dalam konteks 
ibadah. 

When God Became White memberikan kontribusi penting 
dalam wacana teologi kontemporer, khususnya dalam tiga 

bidang: (1) teologi rasial dan pascakolonial, (2) teologi feminis 
dan non-biner, dan (3) teologi lintas budaya. 

Pertama, dalam ranah teologi rasial, buku ini 
melanjutkan warisan pemikiran James Cone, dengan 

menegaskan bahwa teologi yang tidak menantang rasisme 
struktural sejatinya adalah teologi palsu. Kim menafsir ulang 

konsep keselamatan bukan sebagai pembebasan dari dosa 
individual, melainkan sebagai penyembuhan dari luka kolonial 

dan rasial. Dengan demikian, keselamatan bersifat sosial dan 
politis, tidak hanya spiritual. 

Kedua, kontribusi dalam teologi feminis tampak dari 
upaya membongkar kategorisasi gender Allah. Kim mengajak 

pembaca untuk melihat Allah melampaui maskulinitas serta 
menggali kembali dimensi feminin Allah, seperti Shekinah dan 

Sophia. Pendekatan ini tidak berkutat pada feminisasi Allah, 
tetapi pada dekonstruksi total terhadap dualisme gender itu 

sendiri - menuju Allah yang imanen, relasional, dan dinamis. 
Ketiga, melalui pendekatan lintas budaya, buku ini 

memperkaya teologi dengan memperkenalkan konsep 
spiritualitas Asia Timur (han, ou-ri, jeong, chi). Dengan 

menggunakan nilai-nilai non-Barat, Kim menantang 
universalitas teologi Barat dan menampilkan alternatif 

epistemologis yang berakar pada pengalaman komunitas 
diaspora. Pendekatan ini membuka ruang bagi pembentukan 

“teologi dunia ketiga” yang bukan hanya reaktif terhadap Barat, 
tetapi sekaligus merekonstruksi teologi yang jamak. 

Secara metodologis, buku ini berkontribusi pada apa 
yang kita kenal dengan istilah embodied theology, yakni teologi yang 

berangkat dari tubuh, pengalaman, dan relasi sosial nyata. 
Pendekatan ini menegaskan bahwa pengetahuan teologis tidak 

hanya lahir dari teks Alkitab atau literatur-literatur akademik, 
melainkan dari pengalaman konkret umat Allah di dunia yang 

terpecah oleh ras, gender, dan kekuasaan. 
Secara keseluruhan, buku ini menantang pembaca untuk 

meninjau kembali bahasa, simbol, serta kebiasaan yang selama 
ini dianggap netral. Kim menegaskan bahwa membebaskan 

Allah dari warna kulit dan gender bukanlah sekadar perubahan 
kosakata, tetapi tindakan yang mengubah cara kita memandang 

sesama dan diri sendiri. 
Secara akademik, buku ini memadukan analisis kritis dan 

pengalaman personal dengan kepekaan spiritual yang tinggi. 
Akan tetapi, beberapa argumen teoretis Kim masih memerlukan 



 

 
Indonesian Journal of Theology  258 

Author: Rynaldi Mahardika Situmeang 
https://doi.org/10.46567/ijt.v13i2.733 

kajian yang lebih sistematis, baik melalui dialog yang lebih ketat 

dengan teori ras kritis agar dekonstruksi whiteness tidak berkutat 
pada kritik simbolik, melainkan berkelanjutan pada tingkat 

struktural. Kendati demikian, nilai utama buku ini tidak terletak 
pada kelengkapan teoretisnya, melainkan pada daya gugah 

imajinasinya. Kim tidak sekadar menawarkan kritik terhadap 
teologi kulit putih, melainkan mengundang pembaca memasuki 

bingkai spiritualitas yang baru: iman yang berani merelakan 
privilese, memeluk keberagaman, dan mengakui bahwa Allah 

hadir, bukan dalam satu warna kulit atau satu gender, melainkan 
dalam pluralitas wajah manusia. 

 
 

Rynaldi Mahardika Situmeang 
Sekolah Tinggi Teologi HKBP Pematangsiantar 

 

 

 


